¢éMahoma en la Biblia?

Este articulo examina la ensefianza del Dr. Jamal Badawi en su folleto titulado «Mahoma en la
Biblia». El Dr. Badawi cita el siguiente versiculo coranico en la portada: «Quienes siguen al
Apdstol, el Profeta iletrado, a quien encuentran mencionado en sus propias Escrituras, en la Tord
y el Evangelio» (Cordn 7:157, Yusuf Ali). A continuacion, busca demostrar que la Biblia predice la
llegada de Mahoma. Se han reproducido secciones del material del Dr. Badawi para su revisién
académica y se responden en orden. La traduccidn biblica utilizada es la RSV o la NIV, y el Nuevo
Diccionario Biblico [1] se abrevia como NBD. (sic) indica que, a pesar de las apariencias, el texto
presentado es exacto.

El Dr. Badawi comienza su folleto:

Mahoma en la Biblia. - por el Dr. Jamal Badawi.

Abraham es ampliamente considerado el Patriarca del monoteismo y el padre comun de judios,
cristianos y musulmanes. A través de su segundo hijo, Isaac, surgieron todos los profetas
israelitas, incluyendo figuras tan destacadas como Jacob, José, Moisés, David, Salomdn y Jesus.
Que la paz y la bendicidn sean con todos ellos. La llegada de estos grandes profetas fue el
cumplimiento parcial de las promesas de Dios de bendecir a las naciones de la tierra a través de
los descendientes de Abraham (Génesis 12:2-3). Este cumplimiento es plenamente aceptado por
los musulmanes, cuya fe considera la creencia y el respeto a todos los profetas un articulo de fe.

Bendiciones de Ismael e Isaac.

¢Estaban el primogénito de Abraham (Ismael) y sus descendientes incluidos en el pacto y la
promesa de Dios? Algunos versiculos de la Biblia pueden ayudar a esclarecer esta cuestién:

1) Génesis 12:2-3 habla de la promesa de Dios a Abraham y a sus descendientes antes de que le
naciera algun hijo.



2) Génesis 17:4 reitera la promesa de Dios después del nacimiento de Ismael y antes del
nacimiento de Isaac.

3) En Génesis cap. 21, Isaac es bendecido especificamente, pero Ismael también fue bendecido
especificamente y Dios le prometid que se convertiria en "una gran nacidn", especialmente en
Génesis 21:13,18.

4) Segun Deuteronomio 21:15-17, los derechos y privilegios tradicionales del hijo primogénito
no deben verse afectados por la condicion social de su madre (ser una mujer "libre" como Sara,
madre de Isaac, o una "esclava" como Agar, madre de Ismael). Esto es coherente con los
principios morales y humanitarios de todas las religiones reveladas.

5) La plena legitimidad de Ismael como hijo y "descendencia" de Abraham y la plena legitimidad
de su madre, Agar, como esposa de Abraham, se afirman claramente en Génesis 21:13 y 16:3.

Tras Jesus, el ultimo mensajero y profeta israelita, llegd el momento de que se cumpliera la
promesa de Dios de bendecir a Ismael y a sus descendientes. Menos de 600 afios después de
Jesus, llegé el Ultimo mensajero de Dios, Mahoma, descendiente de Abraham a través de Ismael.
La bendicidn de Dios sobre las dos ramas principales del arbol genealdgico de Abraham se habia
cumplido.

Respuesta: Jamal Badawi se refiere correctamente a Génesis 12:2-3 como la promesa que Dios
le hizo a Abraham de bendecir a todas las naciones a través de él: «...en ti serdn benditas todas
las familias de la tierra». El Dr. Badawi pregunta entonces: ¢ Estaban el primogénito de Abraham
(Ismael) y sus descendientes incluidos en el pacto y la promesa de Dios? Luego, el Dr. Badawi se
refiere a Génesis 17:4 para mostrar que la bendicién y el pacto que Dios hizo con Abraham se
transmitieron a su hijo Ismael. Leamos estos versiculos en su contexto para juzgar si esta
interpretacion es correcta.

Entonces Abram (Abraham) se postro rostro en tierra; y Dios le dijo: «Mira, mi pacto es contigo,
y serds padre de multitud de naciones... Y estableceré mi pacto contigo y con tus descendientes
después de ti, por todas sus generaciones, como pacto perpetuo». ... Abraham le dijo a Dios:
«iOjald Ismael viva delante de til». Dios le respondid: « No, sino que Sara tu esposa te dard un
hijo, y le pondrds por nombre Isaac. Estableceré mi pacto con él como pacto perpetuo para sus
descendientes después de él. En cuanto a Ismael, te he escuchado; he aqui que lo bendeciré, lo
haré fecundo y lo multiplicaré en gran manera; serd padre de doce principes, y haré de él una
gran nacion. Pero estableceré mi pacto con Isaac, a quien Sara te dard a luz el afio que viene por
estas fechas». (Génesis 17, 3-21)

Génesis 17 ensefia que Ismael serd bendecido y se convertira en una gran nacion, pero el pacto,
mediante el cual Dios bendecira al mundo, se ensefa especificamente que se le entregard a Isaac
y no a Ismael. Cuando se lee Génesis 17 en su contexto, dice exactamente lo contrario de lo que
ensefa el Dr. Badawi.

A continuacién, el Dr. Badawi cita Génesis 21 para insinuar que la bendicién otorgada a Ismael
implica que también recibié el pacto mediante el cual todas las naciones serian bendecidas. Sin
embargo, este pasaje no afirma que Ismael recibiera el pacto; dice que es bendecido para
convertirse en nacién: «También del hijo de la esclava haré una nacidn, porque es tu
descendencia» (Génesis 21,13). Por lo tanto, Génesis 21 no indica que Ismael sea el mediador
del pacto de bendicion de Dios para el mundo.



Los puntos 4 y 5 del argumento del Dr. Badawi buscan demostrar que Ismael era el heredero
legal de Abraham vy, por lo tanto, heredaria el pacto y la promesa. Sin embargo, el pacto de la
bendicién de Dios no se rige por la ley de herencia de los bienes terrenales. Mas bien, se otorga
siempre por la soberana eleccién de Dios y no en funcidn del estatus familiar. Dios no rinde
cuentas a nadie y elige segun su voluntad: tiene misericordia de quien quiere y endurece el
corazon de quien quiere (Romanos 9:18). Abraham tuvo al menos otros seis hijos, ademas de
Ismael e Isaac. Los hijos de Abraham fueron bendecidos por Dios y muchos de ellos también se
convirtieron en naciones junto con los israelitas y los ismaelitas (véase Génesis 25). Pero de entre
los hijos de Abraham, Dios eligid a Isaac para heredar el pacto.

El Dr. Badawi continua su folleto:

Mahoma: El profeta semejante a Moisés.

Mucho tiempo después de Abraham, la promesa de Dios de enviar al tan esperado Mensajero
se repitié esta vez en las palabras de Moisés. En Deuteronomio 18:18, Moisés hablé del profeta
que Dios enviaria, quien es:

1) De entre los israelitas, "hermanos", una referencia a sus primos ismaelitas, ya que Ismael era
el otro hijo de Abraham a quien se le prometié explicitamente que se convertiria en una "gran
nacion".

2) Un profeta como Moisés. Dificilmente hubo dos profetas tan parecidos como Moisés y
Mahoma. Ambos recibieron un cédigo legal exhaustivo, ambos se enfrentaron a sus enemigos y
vencieron de forma milagrosa, ambos fueron reconocidos como profetas y estadistas, y ambos
emigraron tras conspiraciones para asesinarlos. Las analogias entre Moisés y Jesus pasan por
alto no solo las similitudes mencionadas, sino también otras cruciales (por ejemplo, el
nacimiento natural, la vida familiar y la muerte de Moisés y Mahoma, pero no de Jesus...).

Respuesta: El Dr. Badawi tiene razdn al referirse a Deuteronomio 18, 18 como un versiculo que
predice la venida de otro profeta después de Moisés. He aqui el versiculo en su contexto. El
contexto describe las caracteristicas del profeta, similar a Moisés:

Que nadie entre ustedes sacrifique a su hijo o hija en el fuego, ni practique la adivinacién, ni la
hechiceria, ni la interpretacion de presagios, ni la brujeria, ni los conjuros, ni los médiums, ni los
espiritistas, ni quienes consulten a los muertos. ... (En cambio,) yo les levantaré un profeta como
tu de entre sus hermanos; pondré mis palabras en su boca, y él les dird todo lo que yo le mande.
... Pero todo profeta que se atreva a hablar en mi nombre algo que yo no le haya mandado
decir, o que hable en nombre de otros dioses, serd condenado a muerte. (Deuteronomio 18, 10-
20)

¢Es Mahoma el cumplimiento de esta profecia? El Dr. Badawi afirma que si, por dos razones.
Primero, Mahoma era descendiente de Ismael, y los ismaelitas son los «hermanos»
mencionados en Deuteronomio 18, 18. Segundo, Mahoma es como Moisés, y Deuteronomio 18,
18 dice que el profeta serd como Moisés.

Hay cinco razones por las que la identificacion de Mahoma como el cumplimiento de
Deuteronomio 18, 18 por parte del Dr. Badawi es incorrecta.

Razén 1. Deuteronomio 18, 11 dice que el verdadero profeta, como Moisés, no se involucraria
en la practica de hechizos. Sin embargo, a Mahoma se le reconocié haber practicado hechizos.



'Auf b. Malik Ashja'i narré: «Practicdbamos la recitacion de mantras en la época preislamica y le
preguntamos: “Mensajero de Al4, ¢cudl es tu opinidn al respecto?”. El respondié: “Diganme cual
es su mantra” y dijo: “No hay inconveniente en el mantra que no parezca politeista”». (Muslim:
libro 26, nimero 5457, Siddiqui)

Razdn 2. Deuteronomio 18, 20 dice que cualquier profeta que se atreva a hablar lo que Dios no
le ha revelado no es un verdadero profeta como Moisés. Mahoma admitié haber pronunciado
palabras en nombre de Dios que El no habia dicho.

Atribui a Ala lo que El no habia dicho. (Ibn Sa'd, vol. 1, pagina 237)

He inventado cosas contra Dios y le he atribuido palabras que El no ha pronunciado. (Al-Tabari,
vol. 6, pagina 111)

Razdn 3. El titulo del folleto del Dr. Badawi es «Mahoma en la Biblia». Y como sugiere el titulo y
demuestra el contenido del folleto, el Dr. Badawi intenta ensenar basdndose en la Biblia. Ahora
bien, la Biblia nos dice quién es el profeta de Deuteronomio 18, 18.

(Jesus dijo:) Si creyerais a Moisés, creeriais a mi, porque él escribié acerca de mi. (Juan 5, 46)

El Dios de Abraham, de Isaac y de Jacob, el Dios de nuestros padres, ha glorificado a su siervo
Jesus. Ustedes lo entregaron para que lo mataran y lo negaron ante Pilato, aunque él habia
decidido dejarlo libre. Negaron al Santo y Justo y pidieron que les soltaran a un asesino. Mataron
al autor de la vida, pero Dios lo resucité de entre los muertos. Nosotros somos testigos de esto.
... Ahora bien, hermanos, sé que actuaron por ignorancia, al igual que sus lideres. Pero asi
cumplié Dios lo que habia anunciado por medio de todos los profetas: que su Cristo padeceria.
Arrepiéntanse, pues, y vuélvanse a Dios, para que sus pecados sean borrados, para que vengan
tiempos de refrigerio de parte del Sefior, y para que él envie al Cristo que les fue prometido: Jesus.
El debe permanecer en el cielo hasta que llegue el tiempo en que Dios restaure todas las cosas,
como lo prometio hace mucho tiempo por medio de sus santos profetas. Porque Moisés dijo: «EIl
Seior tu Dios te levantard un profeta como yo de entre tu propio pueblo; debes escuchar todo
lo que él te diga. Cualquiera que no lo escuche serd completamente excluido de entre su
pueblo». (Hechos 3, 13-23)

Estos versiculos de la Biblia indican que Jesus es el profeta del que hablé Moisés. Si el Dr. Badawi
realmente queria demostrar con la Biblia quién es el profeta, i por qué no citd estos versiculos?
Explican que Jesus es un profeta como Moisés.

Razon 4. En Deuteronomio 18, 18 Dios dice:
Yo les levantaré un profeta como tu (Moisés) de entre sus hermanos... (Deuteronomio 18, 18)

El Dr. Badawi afirma que la palabra «hermanos» indica que el profeta provendria de la tribu
ismaelita, ya que los ismaelitas eran una tribu hermana de los israelitas. Esto es parcialmente
cierto. Si bien es cierto que los ismaelitas eran una nacién hermana de los israelitas, también lo
eran los edomitas, moabitas, amonitas y muchas otras. Por lo tanto, es erréneo asumir que la
palabra «hermanos» se refiere automaticamente a los ismaelitas, pues podria aplicarse a
cualquiera de estas otras naciones hermanas. A quién se refiere depende del contexto. En la Ley
de Moisés, la palabra «hermano» normalmente se refiere a un jsraelita hermano. Cuando se
refiere a las naciones hermanas de Israel, el contexto lo aclara, generalmente especificando a
qué naciodn se refiere (véase Deuteronomio 3, 4). Sin embargo, el contexto de Deuteronomio 18,
18 no se refiere a ninguna de estas otras naciones. Por consiguiente, segun el contexto, la palabra



«hermanos» simplemente tiene el significado habitual de israelita hermano. Esto significa que
el profeta, al igual que Moisés, seria israelita.

Razén 5. En Deuteronomio 18, 18, Dios dice que levantard para los israelitas un
profeta como Moisés. El Dr. Badawi afirma que Mahoma se parece mds a Moisés que JesUs y, por
lo tanto, Mahoma es el profeta semejante a Moisés. El error del Dr. Badawi radica en
qgue ha elegido qué aspectos comparar entre Moisés, Mahoma y Jesus, en lugar de seguir la guia
divina. En su comparacion, el Dr. Badawi ha comparado aspectos como la actividad militar, la
naturaleza de su nacimiento y muerte, y otros aspectos de sus vidas. Ademas, convenientemente
ha omitido ciertos aspectos que no concuerdan con su conclusién, por ejemplo, équiénes eran
judios y quiénes realizaron milagros? Al seleccionar qué aspectos comparar y cuales ignorar, el
Dr. Badawi logra que Mahoma parezca similar a Moisés. Esta situacidn nos plantea una pregunta
importante: équé aspectos son esenciales para comparar y asi determinar si un profeta es
semejante a Moisés?

Dios nos ha revelado misericordiosamente un aspecto que debe compararse si un profeta ha de
ser como Moisés:

iA la ley (de Moisés) y al testimonio! Si no hablan conforme a esta palabra, no tendran luz del
alba. (Isaias 8, 20)

En este versiculo vemos que, para que un profeta sea un verdadero profeta de Dios, su profecia
debe concordar con la palabra que Dios le dio a Moisés. Por lo tanto, lo que el profeta diga, como
Moisés, debe coincidir con lo que Moisés dijo. Esta es la comparacién crucial que debe hacerse.
Si un profeta contradice lo que Moisés dijo, entonces no importa cuantos otros aspectos de su
vida se parezcan a los de Moisés; ha fallado en la comparacién esencial y, por lo tanto, no es
como Moisés.

La pregunta que nos hacemos es: ¢concuerda la profecia de Mahoma (el Coran) con lo que
Moisés dijo en la Ley? La respuesta es no. Mahoma contradice a Moisés en muchos puntos
importantes y, por lo tanto, no es un profeta como Moisés. Un ejemplo clave es el concepto de
justicia.

En la Ley de Moisés, el castigo por robo consiste en que el ladrén debe devolver lo robado mas
una cantidad adicional como compensacién (Levitico 6, 1-5, Exodo 22, 3-4). Si no puede pagar,
se le obliga a trabajar para saldar su deuda (Exodo 22, 1). El tiempo maximo que puede trabajar
es de seis afios, tras los cuales debe ser liberado (Deuteronomio 15, 12-14). Este tipo de justicia
se basa en el castigo con bienes para un delito contra la propiedad.

En el Coran, sin embargo, se estipula que al ladrén se le cortara la mano (Coran 5:38). Este tipo
de justicia, un castigo fisico permanente de por vida por un delito contra la propiedad, es
fundamentalmente diferente a la justicia que se encuentra en la Ley de Moisés. La profecia de
Mahoma (el Coran) no concuerda con la Ley de Moisés; por lo tanto, Mahoma no es un profeta
como Moisés.

El Dr. Badawi continua su folleto:

El profeta esperado que habria de venir de Arabia.

Deuteronomio 33:1-2 combina referencias a Moisés, Jesus y Mahoma. Habla de Dios (es decir,
de la revelacion divina) que viene del Sinai, surge de Seir (probablemente la aldea de Sa'ir, cerca



de Jerusalén) y resplandece desde Paran. Segln Génesis 21:21, el desierto de Paran fue el lugar
donde se establecié Ismael (es decir, Arabia, especificamente La Meca).

De hecho, la version King James de la Biblia menciona a los peregrinos que pasan por el valle de
Ba'ca (otro nombre de La Meca) en los Salmos 84, 4-6.

Isaias 42, 1-13 habla del amado de Dios, su elegido y mensajero, quien traerd una ley que se
aguarda en las islas y que «no desfallecerd ni se desanimard hasta que haya establecido el juicio
en la tierra». El versiculo 11 relaciona a ese ser esperado con los descendientes de Quedar.
¢Quién es Quedar? Segun Génesis 25, 13, Quedar fue el segundo hijo de Ismael, antepasado del
profeta Mahoma.

Respuesta: El Dr. Badawi afirma que Deuteronomio 33:1-2 predice que la revelacion vendra del
Sinai, Jerusalén y La Meca. Estos versiculos dicen:

Esta es la bendicidn con la que Moisés, el hombre de Dios, bendijo a los hijos de Israel antes de
su muerte. El dijo: «E/ Sefior vino de Sinai, y desde Seir resplandecié sobre nosotros; desde el
monte Pardn brillo» (Deuteronomio 33, 1-2).

En primer lugar, estos versiculos ni siquiera mencionan ningun tipo de revelacion. Por lo tanto,
el versiculo no trata sobre la revelacién. En segundo lugar, el Dr. Badawi ha identificado
erréneamente dos de los lugares: afirma que Seir estd cerca de Jerusalén. No es asi. Seir se
encuentra en el pais de Edom, al sur del Mar Muerto, mientras que Jerusalén estd al norte del
Mar Muerto. Luego afirma que el Desierto de Paran es La Meca; esto también es erréneo. El
Desierto de Paran se encuentra a unos 200 km al suroeste del Mar Muerto y a
aproximadamente 1000 km de La Meca.

A continuacidn, el Dr. Badawi se refiere al Salmo 84 y afirma que el valle de Baca es La Meca. El
versiculo del Salmo 84 es:

Bienaventurados los hombres cuya fuerza estd en ti, en cuyo corazon estdn los caminos a Sion.
Al pasar por el valle de Baca, lo convierten en lugar de manantiales; la lluvia temprana también
lo cubre de estanques. (Salmo 84, 5-6).

Estos versiculos solo describen cdmo los peregrinos atraviesan el valle de Baca; no afirman que
de alli surgird un profeta. Por lo tanto, incluso si el valle de Baca del Salmo 84 es el mismo que la
Bakkah de La Meca, eso no prueba que de alli surgird un profeta. Sin embargo, la Biblia utiliza
valles para describir nuestra experiencia con Dios. En el Salmo 23 se menciona el valle de sombra
de muerte, en Joel 3, 14 el valle de la decision y en Isaias 22 el valle de la vision. La palabra hebrea
«baca» significa llanto. Asi pues, el valle de Baca se traduce literalmente como el valle del llanto.
En este salmo, simboliza el llanto y las dificultades que los peregrinos deben afrontar al atravesar
terrenos inhdspitos durante su peregrinacion.

Luego, el Dr. Badawi afirma que Isaias 42, 1-13 relaciona al esperado con los descendientes de
Quedar. Analicemos algunos de estos versiculos:

He aqui mi siervo, a quien sostengo, mi escogido, en quien mi alma se complace; he puesto mi
Espiritu sobre él, y él traerd justicia a las naciones... jCanten al SENOR un cdntico nuevo, su
alabanza desde los confines de la tierra! jQue ruja el mar y todo lo que hay en él, las costas y sus
habitantes! jQue el desierto y sus ciudades alcen su voz, las aldeas que habita Cedar! jQue los
habitantes de Sela canten con jubilo, que griten desde las cumbres de los montes! jQue den gloria
al SENOR, y proclamen su alabanza en las costas! (Isafas 42, 1-12)



Es cierto que estan conectados, pero también lo estd el pueblo de Sela. De hecho, todos los
pueblos de /a tierra estan conectados y alabaran a Dios cuando traiga a su Siervo elegido. Isaias
42 no indica de qué nacidn vendra el Siervo, como afirma el Dr. Badawi; simplemente nos dice
gue muchas naciones alabaran a Dios cuando su Siervo venga.

La Biblia en realidad nos dice quién es el Siervo de Isaias 42:

Y muchos lo siguieron (a Jesus), y él los sané a todos, y les ordend que no lo dieran a conocer.
Esto sucedio para que se cumpliera lo dicho por el profeta Isaias: «He aqui mi siervo, a quien he
escogido; mi amado, en quien mi alma se complace. Pondré mi Espiritu sobre él» (Mateo 12:15-
18).

En Isaias 53, Dios revela més acerca de su Siervo:
¢Quién ha creido a nuestro mensaje? ¢A quién se le ha revelado el brazo del Sefior?
¢Quién ha creido a nuestro mensaje? ¢A quién se le ha revelado el brazo del Sefior?

Crecio ante él como un tierno brote, como una raiz en tierra seca. No tenia belleza ni majestad
que nos atrajera, nada en su apariencia que nos hiciera desearlo.

Fue despreciado y rechazado por los hombres, varon de dolores, experimentado en sufrimiento.
Como alguien de quien los hombres esconden el rostro, fue despreciado, y no lo estimamos.

Ciertamente él cargo con nuestras enfermedades y sufrio nuestros dolores, y nosotros lo
consideramos herido por Dios, golpeado por él y afligido.

Pero él fue herido por nuestras transgresiones, molido por nuestras iniquidades; el castigo que
nos trajo paz fue sobre él, y por sus heridas fuimos sanados.

Todos nosotros nos descarriamos como ovejas, cada cual se aparto por su camino; mas Jehovd
cargo sobre €l la iniquidad de todos nosotros.

Fue oprimido y afligido, pero no abrid su boca; fue llevado como cordero al matadero, y como
oveja delante de sus esquiladores enmudece, asi él no abrié su boca.

Por la opresion y el juicio fue llevado cautivo. ¢Y quién puede contar de sus descendientes? Porque
fue arrancado de la tierra de los vivientes; por la transgresion de mi pueblo fue herido.

Se le asignd una tumba con los malvados, y con los ricos en su muerte, aunque no habia cometido
violencia, ni habia engafio en su boca.

Sin embargo, la voluntad del SENOR fue quebrantarlo y hacerlo sufrir, y aunque el SENOR haga
de su vida una ofrenda por el pecado, verd a su descendencia y prolongard sus dias, y la voluntad
del SENOR prosperard en su mano.

Después del sufrimiento de su alma, verd la luz de la vida y quedard satisfecho; por su
conocimiento mi siervo justo justificard a muchos, y cargard con sus iniquidades.

Por tanto, yo le daré parte entre los grandes, y con los fuertes repartird el botin; porque derramé
su vida hasta la muerte, y fue contado entre los transgresores. Porque él llevo el pecado de
muchos, e intercedio por los transgresores. (Isaias 53, 1-12)

Solo ha habido un Siervo que se ofrecié como sacrificio por el pecado, que cargd con el pecado
de muchos e intercedio por los transgresores. Este Siervo es JesUs, quien murié en la cruz para
pagar por nuestros pecados. Jesus dijo de si mismo: «Porque el Hijo del Hombre no vino para ser



servido, sino para servir y para dar su vida en rescate por muchos» (Marcos 10:45). «Porque
Cristo también murioé por los pecados una vez para siempre, el justo por los injustos, para
llevarnos a Dios» (1 Pedro 3:18).

El Dr. Badawi continuda en su folleto:

éLa migracion de Mahoma de La Meca a Medina fue profetizada en la Biblia?

Habacuc 3:3 habla de Dios (la ayuda de Dios) que viene de Temdn (un oasis al norte de Medina,
segun el Diccionario Biblico de J. Hastings), y del santo (que viene) de Paran. Ese santo que,
perseguido, emigré de Paran (La Meca) para ser recibido con entusiasmo en Medina, no era otro
que el profeta Mahoma.

En efecto, el incidente de la migracion del profeta y sus seguidores perseguidos se describe
vividamente en Isaias 21:13-17. Esa seccién también predijo la batalla de Badr, en la que los
pocos fieles mal armados derrotaron milagrosamente a los "poderosos" hombres de Kedar, que
buscaban destruir el Islam e intimidar a su propio pueblo que se habia convertido al Islam.

En respuesta, el Dr. Badawi menciona nuevamente que Pardn es La Meca. Ya hemos visto que
Paran se encuentra a 1000 km de La Meca. Ademas, afirma que el Diccionario Biblico de J.
Hastings dice que Temadan es un oasis al norte de Medina. jEl diccionario de Hastings no lo
confirma! Consulte usted mismo una copia escaneada del diccionario de Hastings:

TEMAN.—A tribe (and district) of Edom,
pag. 897

Edom era un antiguo pais situado justo al sur del Mar Muerto. Tema era un distrito importante
y conocido de Edom; jesta a unos 800 km de Medina! Los datos a los que se refiere Jamal Badawi
del diccionario de Hastings no corresponden a Tema, sino a Teman .

TEMA.—In Gn 2515 (1Ch 189), a son of Ishmael.
The country and t'Eeew:n]:-le meant are still represented by
the same name—tha modern Tatma, a large oasis about
200 miles 8. E. of the head of the Gulf of ‘Akabah, and

the same distance due N. of Medina in W, Arabia. g7
-pag.

Tema es la ciudad oasis al norte de Medina, no Teman. El Dr. Badawi ha tomado la informacion
de Temay la ha aplicado a Teman. Esto demuestra una investigacion deficiente y es engafioso. Si
Jamal Badawi desea ser tomado en serio como académico, debe citar la informacion
correctamente y no tergiversarla. Lo que agrava aun mas su error es que en la siguiente cita
biblica (Isaias 21, 13-17) se menciona Tema, en Arabia, por lo que el Dr. Badawi debia saber que
existia una diferencia entre Tema y Teman.

Ordculo sobre Arabia. En los matorrales de Arabia acamparéis, caravanas de dedanitas. Dad
agua al sediento, dad pan al fugitivo, habitantes de la tierra de Tema . Porque han huido de las
espadas, de la espada desenvainada, del arco tensado y del fragor de la batalla. Porque asi me
dijo el Sefior: « Dentro de un afio, como la vida de un jornalero, se acabard toda la gloria de
Cedar; y quedardn pocos arqueros de los valientes hijos de Cedar, porque el Sefior, Dios de Israel,
lo ha dicho». (Isaias 21, 13-17)



El Dr. Badawi afirma que lIsaias 21, 13-17 predice la batalla de Badr (una de las batallas de
Mahoma). Este es un ejemplo extremo de ensefianza fuera de contexto, ya que este pasaje
biblico dice claramente: «Dentro de un afio», y esta palabra de Dios llegd a Isaias alrededor del
ano 700 antes de Cristo, es decir, 1300 afios antes de Mahoma.

El Dr. Badawi continta en su folleto:

¢El Coran fue predicho en la Biblia?

¢Fue otra coincidencia que Isaias relacionara al mensajero con Quedar con un nuevo cantico
(una escritura en una nueva lengua) que se cantaria al Sefor (lsaias 42:10-11)? Mas
explicitamente, Isaias profetiza: «Porque con labios tartamudos y lengua extranjera hablard a
este pueblo» (Isafas 28:11). Este ultimo versiculo describe con precisidon los «labios tartamudos»
del profeta Mahoma, reflejando el estado de tensién y concentracidon que experimenté en el
momento de la revelacién. Otro punto relacionado es que el Cordn fue revelado gradualmente
a lo largo de veintitrés afios. Es interesante comparar esto con Isaias 28:10, que habla de lo
mismo.

Respuesta: El Dr. Badawi ensefia que cuando lIsaias 42, 10 dice: « Cantad al Sefior un cdntico
nuevo», se esta anunciando una escritura en un idioma nuevo. Esta es una interpretacion
absurda de este versiculo. En primer lugar, no se menciona ninguna escritura, ni nueva ni antigua,
en este versiculo, asi que ¢cdmo puede anunciar la llegada de alguna escritura? En segundo lugar,
el Dr. Badawi afirma ridiculamente que la palabra «cdntico» significa «idioma». jLa palabra
«cantico» significa «cantico»!

A continuacién, el Dr. Badawi explica que lIsaias 28 predice e/ estado de tension y
concentracion de Mahoma. ¢Cual es el contexto de Isaias 28? Tras la muerte del rey Saloman,
Israel se vio envuelto en una guerra civil y el reino se dividid entre el norte y el sur. Efrain era una
tribu importante del reino del norte. Este reino comenzd a adorar dos becerros de oro (1 Reyes
12, 28). Moisés habia advertido a Israel que, si se volvian a otros dioses, entonces:

El Sefior traerd contra ti una nacion (ejército) de lejos, desde el extremo de la tierra, tan veloz
como vuela el dguila, una nacion cuyo idioma no entenderds, una nacion de semblante severo,
que no respetard al anciano ni mostrard favor al joven (Deuteronomio 28, 49-50).

Isaias 28 es el recordatorio de Dios al infiel Efrain (Israel del Norte) de que ahora va a enviar este
ejército, cuyo idioma no entienden, para castigar a Efrain:

iAy de la orgullosa corona de los borrachos de Efrain!... La orgullosa corona de los borrachos de
Efrain serd pisoteada... No, sino que por hombres de labios extrafios y con lengua extranjera
hablard Jehova a este pueblo... para que vayan, y caigan de espaldas, y sean quebrantados, y
enredados, y apresados. (Isaias 28, 1-13)

Este acontecimiento histdrico tuvo lugar en el afio 722 a. C., cuando el ejército asirio conquisté
Israel; no tiene nada que ver con el estado de tension y concentracion de Mahoma.

El Dr. Badawi continua su folleto:

Ese Profeta - Paraclito - Mahoma.

En el Evangelio segun Juan (capitulos 14, 15y 16), Jesus hablé del «Paraclito» o Consolador que
vendria después de él, enviado por el Padre como otro Paraclito, quien ensefaria cosas nuevas
que los contempordneos de Jesus no podian soportar. Si bien al Pardclito se le describe como el



espiritu de la verdad (cuyo significado se asemeja al famoso titulo de Mahoma, Al-Amin, el Fiel),
en un versiculo se le identifica como el Espiritu Santo (Juan 14:26). Sin embargo, tal designacion
resulta inconsistente con la naturaleza de dicho Paraclito... Fue el profeta Mahoma (la paz sea
con él) quien fue el Paraclito, Consolador y Auxiliador.

Respuesta: La palabra griega nap&xlﬂtog (paraclito) se refiere a alguien que actia como
consejero, ayudante, intercesor o representante de otra persona. JesUs actué asi con sus
discipulos, ensefidndoles acerca de Dios y rogdndole que tuviera misericordia de ellos. Jesus fue
el primer Paraclito. Sin embargo, prometié que, tras su ascensién al cielo, Dios enviaria otro
Paraclito para estar con los discipulos. Jesus dijo:

Y yo rogaré al Padre, y él os dard otro Consolador (Pardclito), para que esté con vosotros para
siempre. (Juan 14, 16).

Luego, Jesus nos dice que el Paraclito es el Espiritu Santo:

Les he dicho estas cosas mientras todavia estoy con ustedes. Pero el Consolador (Pardclito),
el Espiritu Santo, a quien el Padre enviard en mi nombre, él les ensefiard todas las cosas. (Juan
14, 25-26).

Esta ensefianza es muy clara: Jesus identifica directamente al Paraclito como el Espiritu Santo.
Por lo tanto, dado que Mahoma no es el Espiritu Santo, no es el Paraclito. Sin embargo, en contra
de lo que Jesus ensefia claramente, el Dr. Badawi afirma que el Pardclito prometido es, de hecho,
Mahoma. Para comprender mejor quién es el segundo Paraclito y por qué Jesus lo llama el
Espiritu Santo, debemos considerar lo que la Biblia ensefia acerca del Espiritu Santo.

La Biblia relata cdmo Dios dio su Espiritu Santo a sus profetas y a otras personas para capacitarlos
a conocer y hacer su voluntad. Sin embargo, Dios prometidé que llegaria un tiempo en que todo
su pueblo tendria el Espiritu Santo.

Pondré mi espiritu dentro de vosotros, y haré que andéis en mis estatutos y que guardéis cuidado
de observar mis ordenanzas (Ezequiel 36, 27).

Y sucederd después que derramaré mi espiritu (Joel 2, 28).

Estas dos profecias fueron reveladas cientos de aiios antes de Jesus. El profeta Juan el Bautista
dijo que Jesus era el hombre que cumpliria la promesa de Dios y daria el Espiritu Santo al pueblo
de Dios:

Y Juan dio testimonio: «Vi al Espiritu descender del cielo como paloma, y permanecio sobre él
(Jesus). Yo no le conocia; pero el que me envid a bautizar con agua me dijo: “Aquel sobre quien
veas descender el Espiritu y permanecer sobre él, ese es el que bautiza con el Espiritu Santo” ».
(Juan 1, 32-33)

JesUs prometié que aquellos que creyeran en él recibirian el Espiritu después de que él fuera
glorificado mediante su muerte y resurreccién:

Jesus se puso de pie y proclamé: «Si alguien tiene sed, venga a mi'y beba. El que cree en mi, como
dice la Escritura: “De su interior brotardn rios de agua viva”». Esto lo dijo refiriéndose al Espiritu,
que iban a recibir los que creyeran en él; pues aun no habia sido dado el Espiritu, porque Jesus
todavia no habia sido glorificado. (Juan 7, 37-39)



Jesus les dijo especialmente a sus apdstoles que el Espiritu Santo vendria y les ayudaria a
recordar y comprender todas sus ensefianzas, para que pudieran ser testigos fieles:

Les he dicho estas cosas mientras atn estoy con ustedes. Pero el Consolador, el Espiritu Santo, a
quien el Padre enviard en mi nombre, él les ensefiard todas las cosas y les recordard todo lo que
les he dicho. (Juan 14, 25-26).

Después de su muerte y resurreccién (véase Juan 19 y siguientes), Jesus les dijo a sus apdstoles
que habia llegado el momento de que recibieran el Espiritu Santo:

Recibiréis poder cuando el Espiritu Santo haya venido sobre vosotros; y seréis mis testigos en
Jerusalén, en toda Judea y Samaria, y hasta los confines de la tierra (Hechos 1, 8).

Después de decir esto, Jesus ascendiod al cielo y dejé a sus apdstoles (Hechos 1:9). Entonces
descendié el Espiritu, como Jesus lo habia prometido, y todos los apdstoles fueron llenos del
Espiritu Santo (Hechos 2:4). El Espiritu les ensefid, tal como Jesus lo habia prometido en Juan 14,
25-26.

Ahora bien, nosotros (los apdstoles) no hemos recibido el espiritu del mundo, sino el Espiritu que
proviene de Dios, para que entendamos los dones que Dios nos ha concedido. Y esto lo
impartimos con palabras no ensefiadas por sabiduria humana, sino ensefiadas por el Espiritu (1
Corintios 2, 12-13; Efesios 3, 4-6).

El apdstol Pedro proclama hoy la promesa de Dios para nosotros:

Y Pedro les dijo: «Arrepentios y bauticese cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo para
perdon de vuestros pecados, y recibiréis el don del Espiritu Santo». (Hechos 2, 38).

Jesus llama al Pardclito el Espiritu Santo porque el Paraclito es el Espiritu Santo. Dios anuncid, a
través de sus profetas, que daria su Espiritu Santo a su pueblo. Jesus vino y cumplié esta
promesa. Jesus dio el Espiritu Santo a sus apdstoles, y a medida que predicaban el Evangelio,
mas personas recibieron el Espiritu Santo. El Paraclito en Juan 14, 15 y 16 es el Espiritu Santo,
como Jesus lo afirmé claramente, y no Mahoma.

El Dr. Badawi continua con su folleto:

éSe profetizé el cambio de liderazgo religioso?

Tras el rechazo del ultimo profeta israelita, Jesus, ya era hora de que se cumpliera la promesa de
Dios de hacer de Ismael una gran nacion (Génesis 21, 13,18).

En Mateo 21:19-21, Jesus habld de la higuera estéril (simbolo biblico de la herencia profética)
gue seria limpiada tras recibir una ultima oportunidad de tres afios (la duracidon del ministerio
de Jesus) para dar fruto. En un versiculo posterior del mismo capitulo, Jesus dijo: «Por eso os
digo que el reino de Dios os sera quitado y dado a una nacién que produzca sus frutos» (Mateo
21:43). Esa nacion de los descendientes de Ismael (la piedra rechazada en Mateo 21:42) fue
victoriosa contra todas las superpotencias de su tiempo, como profetizo Jesus: «Y el que caiga
sobre esta piedra quedard hecho pedazos; y aquel sobre quien ella caiga, serd desmenuzado»
(Mateo 21:44).

Respuesta: El Dr. Badawi tiene razén al citar Mateo 21, 43 para indicar que Jesus presencio
un cambio en el liderazgo religioso . Sin embargo, el Dr. Badawi no ha tenido en cuenta el resto
del capitulo para contextualizar este versiculo. JesUs indica claramente a quién le estd
transfiriendo el liderazgo religioso:



Y yo te digo que tu eres Pedro, y sobre esta roca edificaré mi iglesia, y las puertas del infierno no
prevalecerdn contra ella. Te daré las llaves del reino de los cielos; todo lo que ates en la tierra
quedard atado en el cielo, y todo lo que desates en la tierra quedard desatado en el cielo (Mateo
16, 18-19).

Cuando llegd la hora, él (Jesus) se sentd a la mesa, y los apdstoles con él. Y les dijo... "asi como
mi Padre me asignd un reino, asi yo se lo asignaré a ustedes" (Lucas 22, 14-29).

JesUs confié el liderazgo religioso a Pedro y a sus otros apdstoles. Estos doce apdstoles
representaban a las doce tribus de la nueva nacidn de Israel, quienes debian dar testimonio de
Dios.

Luego, el Dr. Badawi afirma que la piedra rechazada en Mateo 21, 42 representa a la nacion de
los descendientes de Ismaely las conquistas militares de Mahoma. El Dr. Badawi no ofrece
ninguna prueba que respalde su opinion. Ademas, ignora que la Biblia ensefia que Jesus es la
piedra.

...sabed todos vosotros, y todo el pueblo de Israel que por el nombre de Jesucristo de Nazaret, a
quien vosotros crucificasteis, a quien Dios resucité de entre los muertos, por él este hombre estd
sano delante de vosotros. Esta es la piedra que vosotros, los constructores, desechasteis , pero
que ha llegado a ser la piedra angular. Y en ningun otro hay salvacion, porque no hay otro
nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos. (Hechos 4:10-12)

El Dr. Badawi concluye su folleto:

éCoincidencia fuera de contexto?

¢Es posible que las numerosas profecias aqui citadas sean, tanto individualmente como en
conjunto, interpretaciones errdneas fuera de contexto?

Respuesta: Si, Jamal Badawi ha sacado versiculos de la Biblia de contexto y ha tergiversado las
Escrituras judias y cristianas. Ha citado erréneamente el diccionario de J. Hastings y ha
confundido a sus lectores en la identificacion de ubicaciones geograficas. Estos métodos
demuestran que el Dr. Badawi carece de credibilidad académica. En consecuencia, no ha logrado
demostrar que la Biblia profetiza la aparicion de Mahoma. La Biblia no profetiza la aparicién de
Mahoma, como afirma el Coran.

La evaluacion del folleto de Jamal Badawi ha finalizado, pero le invitamos a leer dos temas
relacionados.

1. (Y Jesus? Jesus afirmd que se le habia profetizado:

El (Jesus) les dijo: «Esto es lo que les dije cuando todavia estaba con ustedes: Es necesario que se
cumpla todo lo que estd escrito acerca de mi en la Ley de Moisés, en los Profetas y en los Salmos».
(Lucas 24, 44)

¢Es cierta la afirmacion de Jesus? ¢ Realmente fue predicho o la evidencia a su favor es similar a
la evidencia a la de Mahoma? El articulo titulado Las proecias del Antiguo testamento sobre
Jesus examina algunas de las profecias que Jesus cumplié. Quizas le interese examinar la
evidencia por si mismo y formarse su propia opinién.

2. El Coran afirma que la Biblia predice la llegada de Mahoma, pero, como hemos visto,
esto no es cierto. Este hecho ha llevado a algunos musulmanes a escribir su propio


https://www.reginaapostolorum.com/la-revelacion/legacion-divina-de-jesus/pruebas-de-la-veracidad-de-jesus
https://www.reginaapostolorum.com/la-revelacion/legacion-divina-de-jesus/pruebas-de-la-veracidad-de-jesus

evangelio, que ahora predice la venida de Mahoma. Haz clic aqui para obtener mas
informacién sobre los falsos evangelios escritos por musulmanes.



https://www.answering-islam.org/Green/barnabas.htm
https://www.answering-islam.org/Green/barnabas.htm

